Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

Dinamika Tarekat Tijaniyah di Pesantren
Darussalam: Akulturasi Tarekat dan Dakwah di
Brebes

Rosyidahl, Siti Rohmah Soekarbal, Widodo?
1Fakultas [lmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia
2Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Semarang
rosyidah.idaa@gmail.com
DOI: https://doi.org/10.15294 /bsb.v1i1.603

QRCBN 62-6861-5651-259

ABSTRAK

Tarekat Tijaniyah, sebuah ordo Sufi yang berasal dari Afrika
Utara, telah menunjukkan perkembangan yang signifikan di
Indonesia. Penelitian ini mengkaji keberadaan unik Tarekat
Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam, J]atibarang,
Brebes, dengan fokus pada dinamika akulturasi ajarannya
dalam konteks lokal serta strategi dakwah yang diterapkan.
[su utama yang diangkat adalah bagaimana sebuah Tarekat
yang memiliki wirid wajib yang ketat dapat beradaptasi dan
mengakomodasi  praktik-praktik dari Tarekat lain
(seperti: Wirdul Latif, Ratib Attas dan Ratib Haddad) dalam
penyebarannya. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode deskriptif-analitis. Pengumpulan
data dilakukan melalui tiga teknik utama: (1) observasi
partisipan langsung terhadap berbagai ritual dan kegiatan
Tarekat Tijaniyah di pesantren; (2) wawancara mendalam
dengan Muqaddam (pemimpin Tarekat), santri dan pengikut
setia; serta (3) studi pustaka terhadap literatur primer dan
sekunder terkait Tasawuf dan Tarekat Tijaniyah. Kerangka
teoritis penelitian ini merujuk pada pemikiran Aboebakar
Atjeh tentang Tasawuf sebagai upaya pembersihan diri untuk
mendekatkan diri kepada Allah, dan Martin van Bruinessen
mengenai  peran  sentral Mursyid atau Mugaddam dalam
institusi pesantren dan Tarekat. Teori ini digunakan untuk
menganalisis peran kepemimpinan spiritual Syekh Soleh
Basalamah dan proses sistematis pendekatan sufistik dalam
Tarekat. Temuan penelitian mengungkapkan bahwa Tarekat

371




Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

Tijaniyah di Pesantren Darussalam tidak hanya bertahan
tetapi juga berkembang pesat karena pendekatannya yang
fleksibel dan inklusif. Berbeda dengan praktik umum di
banyak negara, tarekat ini di Brebes mengakomodasi amalan-
amatan dari Tarekat Alawiyah, menunjukkan proses
akulturasi yang unik. Kepemimpinan Muqaddam dari garis
keturunan Basalamah terbukti efektif dalam menjaga
otentisitas ajaran sekaligus merangkul masyarakat melalui
berbagai kegiatan rutin (harian, mingguan, bulanan dan
tahunan) yang masif. Dengan demikian, penelitian ini
menyimpulkan bahwa keberhasilan Tarekat Tijaniyah di
Jatibarang tidak lepas dari kombinasi antara kharisma
pemimpin, strategi dakwah yang adaptif dan kemampuan
melakukan sintesis budaya-spiritual tanpa mengorbankan
inti ajarannya.

Kata Kunci: Tarekat Tijaniyah, Pesantren Darussalam,
akulturasi Tasawuf, kepemimpinan spiritual, dakwah adaptif.

PENDAHULUAN

Proses Islamisasi di Nusantara pada fase awal banyak
dibawa oleh para Sufi dan pedagang, di mana corak Islam yang
berkembang sangat kental dengan nuansa sufisme (Moeslim,
2006). Karakteristik Islam sufistik ini terbukti memiliki daya
serap dan akomodasi yang tinggi terhadap budaya lokal,
sehingga memfasilitasi proses akulturasi yang damai dan
berkelanjutan (Moeslim, 2006:49). Dalam kerangka tersebut,
Tasawuf-yang secara etimologis merujuk pada kesalehan
spiritual yang sering dilambangkan dengan pakaian sederhana
dari wol (siif)-muncul sebagai disiplin inti yang berfokus pada
pensucian diri (tazkiyatun nafs) dan pendekatan diri
(tagarrub) kepada Allah SWT (Badrudin, 2015:1; Moeslim,
2006:21).

Sebagai manifestasi praktis dari Tasawuf, Tarekat di
Nusantara berkembang pesat pada abad ke-13, mencapai
puncaknya sebagai institusi spiritual yang terstruktur. Secara
harfiah berarti "jalan," Tarekat merupakan sistem metodologis
yang berisi latihan-latihan spiritual seperti Muraqabah, zikir
dan wirid, yang dirancang untuk membimbing seorang salik
(penempubh jalan spiritual) (Bruinessen, 1992:15). Aboebakar



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 373

Atjeh mendefinisikannya lebih lanjut sebagai sebuah jalur
transmisi keilmuan dan praktik ibadah yang bersambung
(silsilah) dari Nabi Muhammad SAW, melalui para sahabat,
tabi'in dan seterusnya hingga guru-guru (Mursyid) di masa kini.
Dalam konteks akidah Ahlus Sunnah wal Jama'ah, Tarekat
menempati posisi yang jelas, yaitu sebagai aktualisasi dari pilar
Ilhsan (moral/etika spiritual), yang melengkapi pilar Islam
(fikih/ibadah) dan Iman (tauhid/keyakinan), sebagaimana
penjelasan Syekh Soleh Muhammad Basalamah.

Lembaga pendidikan Islam tradisional, khususnya
pesantren, mempunyai peran instrumental sebagai wadah
preservasi dan transmisi Tasawuf dan Tarekat. Pesantren, yang
secara terminologis berasal dari kata "santri," didefinisikan
sebagai komunitas belajar dengan sistem asrama yang
mengkaji ilmu-ilmu Islam seperti fikih, tauhid, bahasa Arab,
dan Tasawuf melalui kitab-kitab kuning di bawah bimbingan
seorang kiai (Bruinessen, 1995:17). Melalui pesantren,
pendekatan Tasawuf dan Tarekat menjadi jembatan efektif
bagi masyarakat untuk mempelajari dan mengamalkan
praktik-praktik kesufian melalui majelis zikir dan pengajian
rutin.

Salah satu pesantren yang menjadi episentrum aktivitas
tarekat adalah Pondok Pesantren Darussalam di Jatibarang,
Brebes, Jawa Tengah. Didirikan pada 1988 oleh Syekh Soleh
Muhammad Basalamah selaku Mugaddam (sebutan
untuk Mursyid dalam Tarekat Tijaniyah), pesantren ini tidak
hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga
sebagai pusat dakwah Tarekat Tijaniyah. Tarekat ini pertama
kali diperkenalkan ke Jatibarang pada 1922 M oleh Syekh Ali
bin ‘Abdullah at-Thayib dari Madinah dan diteruskan oleh garis
keturunan Basalamah, mulai dari Syekh Ali Basalamah, Syekh
Muhammad Basalamah, hingga Syekh Soleh Muhammad
Basalamah saat ini. Daya tarik Tarekat Tijaniyah, menurut
Syekh Soleh, terletak pada kemudahan praktik zikirnya,
sehingga banyak diminati kalangan pecinta sufistik.

Berdasarkan kerangka teoritis, penelitian ini beranjak
dari pemikiran Aboebakar Atjeh yang memandang Tasawuf
dan Tarekat sebagai solusi atas dua sifat buruk manusia:
ateisme dan egoisme, yang menghalangi pengenalan dan
kepatuhan kepada Tuhan. Tasawuf dipandang sebagai upaya



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

sistematis untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui
pemurnian jiwa. Senada dengan itu, Martin van Bruinessen
(1992:15) menegaskan bahwa tarekat adalah metode
pendekatan sistematis dalam Tasawuf yang menekankan
praktik zikir dan wirid di bawah bimbingan seorang Mursyid.
Lebih lanjut, Bruinessen (1995:18) menekankan peran sentral
dan kharismatik seorang Syekh atau Kiai (muqaddam) dalam
tradisi pesantren dan Tarekat, yang berfungsi sebagai mediator
spiritual yang sangat dipatuhi oleh para pengikutnya.

Meskipun pesantren bukan satu-satunya lembaga Islam
di Indonesia—terutama dengan munculnya aliran-aliran
modernis dan reformis—keberadaannya tetap menjadi
benteng tradisi sufistik yang signifikan (Bruinessen, 1995:17).
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
perkembangan Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren
Darussalam. Kontribusi praktis dari penelitian ini adalah
memperkaya khazanah keilmuan studi Islam, khususnya dalam
memberikan pemahaman yang komprehensif tentang
dinamika dan perkembangan Tarekat Tijaniyah di salah satu
pusatnya di Jawa Tengah.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan desain studi kasus eksploratif. Pendekatan ini
dipandang paling sesuai untuk menyelami kompleksitas
fenomena sosial-keagamaan secara mendalam, dengan fokus
pada pemahaman kontekstual atas makna, praktik dan
pengalaman para aktor di lapangan (Creswell & Poth, 2018).
Melalui interaksi langsung dan observasi partisipan, peneliti
bertindak sebagai instrumen kunci untuk memperoleh data
yang otentik dan holistik mengenai praktik Tarekat Tijaniyah
di Pondok Pesantren Darussalam. Pengumpulan data
dilakukan melalui triangulasi metode untuk memastikan
validitas dan reliabilitas temuan (Denzin, 2017). Teknik-teknik
yang digunakan adalah sebagai berikut; observasi
partisipan: teknik ini diterapkan untuk mengamati secara
langsung berbagai ritual dan kegiatan, utamanya Majlis Ta’lim
wa Zikir Thariqah at-Tijani. Observasi difokuskan pada tata
cara, urutan (tahapan), fungsi dan dinamika sosial dari ritual
zikir, sehingga dapat dihasilkan gambaran yang utuh dan detail



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

tentang praktik spiritual tersebut.Wawancara mendalam (in-
depth interviews): wawancara semi-terstruktur dilakukan
untuk menggali persepsi, pengalaman dan pemaknaan
simbolik dari para informan kunci, yang meliputi Muqaddam,
santri dan pengikut Tarekat Tijaniyah. Pedoman wawancara
disusun berdasarkan temuan awal dari observasi, yang
memungkinkan eksplorasi yang fleksibel namun tetap terarah
untuk mengungkap makna di balik peristiwa dan simbol-
simbol yang diamati.

Studi dokumen dan pustaka terhadap data sekunder
dikumpulkan melalui kajian mendalam terhadap literatur
primer dan sekunder yang relevan. Sumber-sumber tersebut
meliputi kitab kuning, karya akademis (buku, skripsi, jurnal)
tentang Tasawuf dan Tarekat Tijaniyah yang diperoleh dari
Perpustakaan Pusat Universitas Indonesia dan koleksi pribadi.
Selain itu, dilakukan pula analisis terhadap sumber digital dan
rekaman audio-visual dari kegiatan pengajian di pesantren
untuk melengkapi dan mengonfirmasi data dari lapangan.
Analisis data dilakukan secara tematik (thematic analysis)
mengikuti model yang dikembangkan oleh Braun dan Clarke
(2006). Proses analisis meliputi tahapan transkripsi,
familiarisasi dengan data, generasi kode, pencarian tema,
peninjauan tema, serta penamaan dan penulisan laporan.
Proses ini memungkinkan identifikasi pola-pola utama yang
menjawab pertanyaan penelitian mengenai sejarah, ajaran dan
tradisi Tarekat Tijaniyah di lokus penelitian. Lokasi dan subjek
penelitian dilakukan di Pondok Pesantren Darussalam,
Jatibarang, @ Brebes, Jawa  Tengah, yang  dipilih
secara purposive sebagai lokus yang kaya dengan aktivitas dan
tradisi Tarekat Tijaniyah. Pemilihan informan juga dilakukan
secara purposif, dengan kriteria mereka yang terlibat langsung
dan memiliki pengetahuan mendalam tentang Tarekat,
termasuk Muqaddam, pengurus dan anggota jamaah yang aktif.

PEMBAHASAN

Tarekat Tijaniyah didirikan oleh seorang teolog dan
mistikus terkemuka asal Aljazair, Abul Abbas Ahmad bin
Muhammad bin Mukhtar At-Tijani (w. 1815 M). Lahir di ‘Ain
Madhi, sebuah oasis di kawasan Maghribi Selatan, pada 1150
H/1737 M, dan wafat di Fes, Maroko, Syekh Ahmad At-Tijani

375




Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

menghabiskan hidupnya dalam pengembaraan intelektual dan
spiritual antara Afrika Utara dan Hijaz (Atjeh, 2017).

Di dalam tradisi Tijaniyah, sang pendiri dipandang
sebagai seorang wali dengan kedudukan spiritual yang unggul
(al-ghawts al-a'zam), klaim yang didukung oleh legitimasi
genealogis, lingkungan keluarga yang kuat dalam tradisi
keilmuan, serta riwayat pendidikan spiritualnya yang intensif
(Mulyati, 2006). Sebuah elemen kunci dari otoritas spiritualnya
adalah klaim nasabnya yang bersambung kepada Nabi
Muhammad SAW melalui garis keturunan Sayyidina Hasan bin
Ali (Mulyati, 2006). Silsilah yang tercatat menempatkannya
sebagai dzurriyah Rasulullah, yang dalam konteks sosial
keagamaan di wilayah tersebut menyandang gelar kehormatan
sebagai Sayyid atau Habib.

Lingkungan keluarganya memberikan fondasi kokoh
bagi perkembangan spiritualnya. Ayahnya, Muhammad bin
Mukhtar, digambarkan sebagai seorang ulama yang dikenal
dengan sifat wara' (sangat berhati-hati dalam hal syariat) dan
komitmennya yang kuat pada Sunnah Nabi. Sementara, ibunya,
Siti Aisyah binti Abdillah al-Tijani (yang akrab dipanggil
Tijanah), merupakan figur perempuan salehah yang tidak
hanya mendukung peran suaminya, tetapi juga dikenal tekun
dalam ibadah-ibadah sunnah, seperti: zikir, salawat dan salat
malam (Fathullah, 1985). Dengan demikian, Syekh Ahmad At-
Tijani lahir dan dibesarkan dalam lingkungan keluarga besar
(kabilah) Tijani yang telah mapan sebagai keluarga ulama, yang
secara signifikan membentuk trajectori kehidupannya sebagai
pembawa tarekat Sufi baru (Atjeh, 2017).

Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam

Pondok Pesantren Darussalam terletak di Jatibarang,
Kabupaten Brebes, Jawa Tengah, sebuah wilayah yang
memiliki lokasi strategis di jalur utama Pantura (Pantai Utara)
Pulau Jawa. Keberadaannya di jalan raya Slawi (Tegal) dan
Ketanggungan. Pesantren ini mudah diakses sekaligus dinamis.
Lokasinya berbatasan dengan berbagai fasilitas komersial dan
publik menandakan keterintegrasiannya dengan kehidupan
sosial-ekonomi masyarakat sekitar. Di sisi lain, pesantren juga
berdekatan @ dengan  kawasan  permukiman = warga
menggambarkan posisinya sebagai bagian organik dari
komunitas lokal. Sebagai lembaga pendidikan Islam



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 377

tradisional, Pondok Pesantren Darussalam memiliki
karakteristik pesantren pada umumnya, yang meliputi sistem
asrama (pondok) dan proses pendidikan yang berpusat pada
figur kiai (Dahri, 2007; Wahid, 2001). Sejalan dengan definisi
tersebut, pesantren berfungsi sebagai sebuah ekosistem
pendidikan yang meskipun memiliki batas fisik, justru menjalin
interaksi yang erat dengan lingkungan sekitarnya.

Pondok Pesantren Darussalam menempati area seluas 4
hektar =~ dan  dikhususkan untuk santri laki-laki.
Infrastrukturnya meliputi berbagai fasilitas pendukung,
seperti bangunan aula, asrama yang mampu menampung
hingga 250 santri, sepuluh ruang kelas, serta gedung
pertemuan yang terletak terpisah 1,5 kilometer dari kompleks
utama. Dalam perkembangannya, pesantren membangun unit
khusus santri putri, menunjukkan adanya adaptasi terhadap
kebutuhan. Kediaman pengasuh, Syekh Soleh Basalamah,
terletak di dalam kompleks dan terhubung secara fisik dengan
area pesantren, meskipun kepemilikannya bersifat pribadi,
yang merefleksikan pola kepemimpinan tradisional yang khas.
Penerapan sistem asrama yang ketat diterapkan kepada
seluruh santri, di mana mereka tidak diizinkan pulang ke
rumah masing-masing kecuali pada hari libur yang ditetapkan
pada hari Jumat. Kebijakan tersebut berlaku secara universal,
termasuk bagi santri yang berasal dari kawasan permukiman
terdekat. Regulasi tersebut bertujuan untuk menciptakan
lingkungan belajar yang intensif dan membangun ikatan
komunitas (ukhuwah) yang kuat di antara para santri.

Pondok Pesantren Darussalam menjadi episentrum
aktivitas Tarekat Tijaniyah regional, menarik jamaah dari
Brebes, Tegal, Pemalang, hingga Pekalongan. Keberhasilannya
dalam mempertahankan dan mengembangkan tarekat tidak
terlepas dari tiga faktor kunci: akulturasi tasawuf dalam
praktik ritual, peran sentral kepemimpinan
spiritual Mugaddam, dan strategi dakwah adaptif yang
merespons konteks sosial-budaya lokal. Akulturasi Tasawuf
dalam Struktur Ritual Strategi akulturasi tampak dalam
struktur ritual yang dirancang untuk berintegrasi dengan
kehidupan modern. Wirid harian lazimah dan wadzifah, yang
merupakan inti praktik Tijaniyah, dilaksanakan dengan
fleksibilitas waktu yang tinggi (dari setelah Subuh hingga



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

sebelum Dzuhur untuk pagi, dan setelah Ashar hingga sebelum
Subuh untuk sore). Fleksibilitas tersebut disertai dengan tata
cara yang jelas seperti: berwudhu dan menghadap kiblat,
menunjukkan sebuah adaptasi yang memungkinkan disiplin
spiritual yang ketat sekaligus tidak mengganggu aktivitas
ekonomi dan sosial penganutnya (Bruinessen, 1992). Lebih
lanjut, akulturasi yang unik terwujud dalam adopsi amalan-
amalan dari Tarekat Alawiyah, seperti Wirdul Latif, Ratib Attas,
dan Ratib Haddad, yang diamalkan secara rutin di pesantren.
Sintesis spiritual ini, yang tidak lazim ditemukan di komunitas
Tijaniyah lain, merefleksikan sebuah bentuk akomodasi
kultural yang dalam, mengakarkan Tarekat Tijaniyah dalam
lanskap spiritual Nusantara yang lebih luas tanpa
menghilangkan identitas aslinya.

Kepemimpinan Spiritual sebagai Penggerak dan Perekat
di pegang oleh Syekh Soleh Basalamah
sebagai muqaddam bersifat sentral dan kharismatik, sesuai
dengan pola yang diidentifikasi Bruinessen (1995).
Otoritasnya tidak hanya dalam membimbing praktik spiritual,
tetapi juga dalam memobilisasi komunitas. Kegiatan mingguan
seperti hailalah dan bulanan seperti Majlis Burdah Ahad
Pahing, yang mampu menarik ribuan peserta (500-5.000
orang), diorganisir langsung di bawah arahan dan
partisipasinya. Ritual hailalah, yang berfungsi ganda sebagai
wirid kolektif dan pengajian ilmu (akidah, syariah, tasawuf),
serta forum ijtima’yang lebih besar (Mulyati, 2006),
memperkuat kohesi sosial dan transmisi pengetahuan di
bawah bimbingan para Mugqaddam. Kepemimpinan ini juga
bersifat dinamis, mewarisi dan melanjutkan tradisi pengajian
keliling (Senin Pon) yang diinisiasi oleh pendahulunya, Syekh
Ali Basalamah, yang dihadiri hingga 15.000 jamaah dan
melibatkan ulama internasional. Estafet kepemimpinan
spiritual dalam keluarga Basalamah menjadi tulang punggung
keberlanjutan dan ekspansi tarekat.

Dakwah adaptif dan integrasi sosial sebagai
strategi dakwah adaptif sebagai wujud nyata kemampuan
pesantren dalam merangkul masyarakat dengan pendekatan
yang kontekstual. Majlis Burdah, yang menampilkan
pembacaan qasidah pujian kepada Nabi yang diiringi rebana,
tidak hanya menjadi sarana zikir tetapi juga atraksi budaya



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 379

yang memikat masyarakat luas, termasuk warga non-Tijaniyah
di sekitar pesantren. Pendekatan tersebut menunjukkan
pemahaman akan selera spiritual dan kultural masyarakat
setempat. Adaptasi yang lebih profound ditunjukkan dalam
upaya substitusi terhadap praktik pra-Islam. Syekh Soleh
secara aktif menggantikan kebiasaan masyarakat yang
mendatangi pohon tertentu dengan sesajen untuk meminta
keselamatan, dengan pembacaan manakib (riwayat hidup dan
karamah wali) Syekh Ahmad at-Tijani (Atjeh, 1963). Substitusi
tersebut merupakan bentuk dakwah yang cerdas, yang
menawarkan alternatif spiritual yang Islami sekaligus
memuaskan kebutuhan kultural akan perantara (wasilah)
untuk mendekatkan diri kepada Allah.

Puncak dari seluruh strategi ini adalah perayaan
tahunan Idul Khatmi, yang telah menjadi tradisi nasional
Tijaniyah Indonesia (Mulyati, 2006). Acara ini tidak hanya
menjadi manifestasi kesalehan kolektif, tetapi juga merekatkan
solidaritas sosial, ditunjukkan dengan inisiatif home stay gratis
oleh warga sekitar untuk para jamaah dari luar daerah.
Partisipasi sukarela ini mencerminkan tingkat penerimaan dan
integrasi pesantren yang tinggi dalam komunitas lokal, yang
melihat kehadiran para "tamu spiritual” ini sebagai sumber
keberkahan (barakah). Dengan demikian, perkembangan
Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam
merupakan hasil dari interaksi yang sinergis antara struktur
ritual yang terakulturasi, kepemimpinan kharismatik yang
kontinu, dan metode dakwah yang adaptif serta integratif, yang
bersama-sama menciptakan sebuah model kebertahanan dan
pertumbuhan tarekat Sufi yang efektif di Indonesia
kontemporer.

Literatur dan Mediatisasi Dakwah Tarekat Tijaniyah di
Pondok Pesantren Darussalam

Pendekatan Tarekat Tijaniyah terhadap literatur
keagamaan menunjukkan karakteristik yang menarik dalam
konteks transmisi pengetahuan sufistik. Berbeda dengan
beberapa tarekat lain yang mungkin menekankan kewajiban
individual untuk mempelajari teks-teks tertentu (Trimingham,
1998), Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam
mengadopsi pendekatan yang lebih fleksibel dan inklusif. Pola
transmisi pengetahuan semacam ini sejalan dengan konsep



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

"pedagogi sufistik" yang lebih mengutamakan pengalaman
langsung dan transmisi oral (Ernst, 1997). Meskipun tidak
mewajibkan setiap pengikut (muhibbin) untuk secara aktif
membaca kitab-kitab khusus, tarekat ini sangat menganjurkan
partisipasi dalam pengajian melalui pendengaran dan
penyimakan yang aktif (al-sama’wa al-istima").

Hal ini terlihat dalam praktik pada pengajian Senin Pon,
dimana pembacaan dan penjelasan Kkitab-kitab Tijaniyah
dilakukan oleh individu-individu tertentu yang memiliki
kompetensi, sementara jamaah umum menyimak. Menurut
Syekh Soleh Basalamah, model transmisi pengetahuan ini
mempertimbangkan realitas bahwa tidak semua pengikut
memiliki kemampuan literasi yang memadai untuk mengakses
teks-teks berbahasa Arab secara mandiri, sebuah fenomena
yang juga diamati dalam studi tentang pendidikan Islam
tradisional (Bruinessen, 1995). Namun, kelonggaran ini tidak
mengindikasikan minimnya basis intelektual. Sebaliknya,
Syekh Soleh menegaskan bahwa khazanah literatur Tijaniyah
sangatlah kaya, merujuk pada "ratusan juta kitab" yang
menjadi rujukan para Muqaddam. Dua karya utama yang
menjadi pilar adalah Bughyat al-Mustafid li Bayan al-Minhaj al-
Muwaffaq al-Mujid dan Jawahir al-Ma'ani wa Buliigh al-Amani
f1 Fayd Sidati al-Tijani, yang terakhir sering dianggap sebagai
kitab induk (al-Umm) yang memuat ajaran-ajaran esoteris
Sang Pendiri (Wright, 2015). Fakta bahwa mayoritas pengikut
Tarekat Tijaniyah di tingkat global terdiri dari ulama dari
berbagai negara juga menguatkan proposisi bahwa Tarekat ini
tidak mengabaikan dimensi keilmuan (Seesemann, 2011),
meskipun metodenya disesuaikan dengan kapasitas dan latar
belakang masing-masing pengikut.

Secara paralel dengan strategi transmisi pengetahuan
yang adaptif ini, Pondok Pesantren Darussalam juga aktif
memanfaatkan teknologi digital untuk memperluas jangkauan
dakwahnya. Sebagai bentuk mediatisasi dakwah yang tengah
menjadi tren global dalam komunitas keagamaan (Echchaibi,
2017), pesantren ini mengoperasikan website resmi "Media
Dakwah Darussalam" dan akun Facebook atas nama Syekh
Soleh Muhammad Basalamah. Melalui platform ini, berbagai
pengajian rutin, termasuk pengajian Senin dan Ahad Pahing,
dapat diakses secara live streaming oleh khalayak yang lebih



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

luas, melampaui batas-batas geografis. Adopsi media digital ini
tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyebaran ajaran, tetapi
juga merepresentasikan upaya kontemporer dalam
mempertahankan relevansi dan mengonsolidasikan komunitas
spiritual di ruang virtual (Bunt, 2018), sekaligus menjadi bukti
dari dakwah adaptif yang menjadi ciri khas perkembangan
Tarekat ini dalam merespons tantangan zaman.

Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam
mengungkap Kkorelasi yang erat dan saling memperkuat
antara akulturasi Tasawuf dan adaptasi dakwah. Keduanya
bukan merupakan strategi yang terpisah, melainkan dua sisi
dari yang sama dalam proses implantasi dan pertumbuhan
Tarekat di Nusantara. Akulturasi sebagai fondasi dakwah
adaptif termanifestasi dalam fleksibilitas waktu wirid dan
adopsi amalan Tarekat Alawiyah (Wirdul Latif), menciptakan
sebuah "template" spiritual yang mudah diterima dan
dijalankan oleh masyarakat Jawa yang hidup dalam ritme
modern. Fleksibilitas tersebut menghilangkan kesan "berat"
dan "menyusahkan" yang sering melekat pada praktik tarekat
tertentu. Template yang sudah terakulturasi kemudian menjadi
materi utama dari dakwah adaptif yang dijalankan. Syekh
Soleh tidak "memaksa" masyarakat untuk mengadopsi sistem
yang kaku, ia menawarkan sebuah sistem yang sudah
dirancang untuk beradaptasi dengan kehidupan sosial
nusantara. Akulturasi menciptakan daya tarik, sementara
dakwah adaptif menjadi strategi penyampaiannya.

Substitusi budaya sebagai puncak akulturasi dan dakwah
merupakan pendekatan spiritual yang berkorelasi dengan
strategi substitusi dalam dakwah. Masyarakat Jawa yang
memiliki sejumlah praktik spiritual pra-Islam (seperti
menempatkan sesajen di pohon tertentu untuk keselamatan).
Daripada memberangus praktik tersebut secara frontal dapat
menimbulkan penolakan. Tarekat Tijaniyah menawarkan
substitusi melalui pembacaan manakib. Manakib Syekh Ahmad
at-Tijani, yang berisi kisah karamahnya, memenuhi fungsi
psikologis dan secara kultural mirip: keduanya adalah sarana
untuk memohon keselamatan dan berkah melalui sebuah
perantara (wasilah). Namun, manakib memiliki legitimasi
dalam kerangka Islam. Hal tersebut merupakan bentuk
akulturasi secara halus bukan sekadar menambahkan unsur

381




Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

lokal, tetapi menggantikan fungsi budaya pra-Islam dengan
sebuah praktik Islam yang sepadan. Dari sudut pandang
dakwah, hal tersebut merupakan strategi yang sangat adaptif
dan efektif karena menyentuh kebutuhan dasar masyarakat
tanpa mengorbankan prinsip akidah.

Kekhasan Tarekat Tijaniyah dengan Tarekat lain di
Nusantara

Berdasarkan temuan penelitian, setidaknya terdapat tiga
kelebihan dan kekhasan Tarekat Tijaniyah. Fleksibilitas ritual
yang terstruktur. Menekankan disiplin waktu yang ketat
terkait wirid. Tarekat Tijaniyah, menawarkan "fleksibilitas
yang terstruktur”. Wirid wajib (lazimah dan wadzifah)
memiliki kerangka waktu yang longgar (beberapa jam), meski
dengan tata cara (wudhu, konsentrasi) yang tetap ketat. Hal
tersebut berbeda, misalnya, dengan Tarekat Nagsyabandiyah
yang seringkali mengikat wiridnya pada waktu-waktu spesifik
setelah salat. Fleksibilitas tersebut menjadi keunggulan
komparatif dalam menarik kalangan profesional dan
masyarakat urban yang memiliki jadwal padat.

Inklusivitas dan sintesis spiritual yang unik. Sebagian
besar Tarekat menjaga "kemurnian" rantai spiritual (silsilah)
dan amalannya dengan ketat, dan seringkali menganjurkan
pengikut untuk tidak mengamalkan wirid dari Tarekat lain.
Kekhasan Tarekat Tijaniyah di Pesantren Darussalam terletak
pada kemampuannya melakukan sintesis dengan amalan
Tarekat Alawiyah. Hal tersebut dimungkinkan oleh latar
belakang genealogis keluarga Basalamah yang Hadhrami non-
Ba'alawi, sehingga mereka dapat menjembatani dua tradisi
besar tanpa konflik identitas. Sintesis tersebut menciptakan
sebuah ekosistem spiritual yang kaya dan inklusif, yang
mungkin kurang ditemukan di pusat-pusat Tarekat lain. Model
Kepemimpinan Kharismatik-Dinastis yang Efektif. Estafet
kepemimpinan dari kakek (Syekh Ali), ayah (Syekh
Muhammad), kepada cucu (Syekh Soleh) menciptakan
stabilitas dan konsistensi. Model kepemimpinan dinastis
dikombinasikan = dengan  kharisma pribadi = masing-
masing Mugaddam, membangun loyalis jamaah dan
memastikan keberlanjutan dakwah. Sementara Tarekat lain
sering dipimpin secara turun-temurun, kesinambungan yang
mulus dan tanpa gejolak di Tarekat Tijaniyah Brebes menjadi



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

faktor penentu percepatan penyebarannya.

Tarekat Tijaniyah di Brebes mengembangkan apa yang
dapat disebut sebagai "sufisme pragmatis" menjadi temuan
penting dalam bentuk "Sufisme Pragmatis". Sebuah
pendekatan Tasawuf yang tidak selalu berorientasi pada
pencapaian makrifat tingkat tinggi, tetapi lebih menekankan
pada pembentukan disiplin spiritual harian yang mudabh,
accessible dan terintegrasi dengan kehidupan duniawi. Wirid
difungsikan sebagai pengingat (zikir) konstan kepada tuhan di
sela-sela aktivitas, bukan sebagai laku uzlah yang memutuskan
diri dari masyarakat. Akulturasi selektif yang dilakukan
bukanlah akulturasi pasif yang menyerap semua unsur lokal.
Melainkan akulturasi selektif. Mereka memilih untuk
mengakomodasi praktik dari Tarekat Sufi lain yang sudah
memiliki legitimasi kuat (Alawiyah), dan menawarkan
substitusi Islami untuk praktik lokal yang bernilai syirik. Hal
tersebut menunjukkan kemampuan membaca peta spiritual
masyarakat dan melakukan intervensi yang tepat sasaran.
Penelitian ini memperkuat teori Martin van Bruinessen
tentang peran sentral Kiai/Muqaddam, tetapi juga
melengkapinya dengan menunjukkan bahwa dalam konteks
yang sangat kompetitif, kharisma saja tidak cukup. Seorang
pemimpin spiritual perlu juga menjadi seorang "manajer
budaya" yang mampu merancang dan menerapkan strategi
akulturasi dan dakwah yang adaptif untuk memastikan
Tarekatnya tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang.
Keberhasilan Tarekat Tijaniyah Brebes adalah keberhasilan
sebuah strategi kultural-spiritual yang terpadu, di mana
akulturasi dan dakwah berjalan beriringan, diperkuat oleh
kepemimpinan yang stabil dan visioner.

PENUTUP
Berdasarkan  kajian mendalam, penelitian ini

mengungkap tiga temuan kritis mengenai perkembangan
Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam. Pertama,
teridentifikasi model akulturasi tasawuf yang unik melalui
sintesis spiritual antara amalan Tarekat Tijaniyah dengan
wirid-wirid Tarekat Alawiyah (Wirdul Latif, Ratib Attas,
dan Ratib Haddad). Bentuk akomodasi ini merupakan strategi

383




Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

implantasi yang cerdas, dimana tarekat "pendatang"
melakukan adaptasi kultural dengan tarekat yang telah lebih
dulu mengakar di kalangan komunitas Hadhrami Nusantara.
Proses ini menciptakan hibriditas spiritual yang justru menjadi
daya tarik utama sekaligus faktor penerimaan masyarakat
lokal, sekaligus menunjukkan fleksibilitas doktrinal yang tidak
lazim dalam konteks praktik tarekat secara global (Bruinessen,
1995; Seesemann, 2011). Kedua, keberhasilan konsolidasi
tarekat ini sangat bergantung pada kepemimpinan
spiritual yang bersifat dinastis dan kharismatik dalam keluarga
Basalamah. Estafet kepemimpinan yang stabil selama tiga
generasi—dari Syekh Ali Basalamah, Syekh Muhammad
Basalamah, hingga Syekh Soleh Basalamah—tidak hanya
menjamin kontinuitas transmisi ajaran tetapi juga membangun
loyalitas kuat dari jamaah. Lebih dari itu, inisiatif para
pemimpin dari kalangan Masyaikh (non-Ba'alawi) untuk
mengintegrasikan amalan Tarekat Alawiyah (yang umumnya
Ba'alawi) menunjukkan kemampuan mentransendensi
segmentasi internal komunitas Hadhrami, membangun
jaringan spiritual yang lebih inklusif dan memperluas basis
pengaruhnya. Ketiga, strategi dakwah adaptif menjadi kunci
percepatan penyebaran tarekat ini. Adaptasi tersebut terwujud
dalam fleksibilitas ritual—seperti kelonggaran waktu
pelaksanaan wirid wajib yang memudahkan integrasi dengan
kehidupan modern—serta pendekatan dakwah yang lembut
dan tidak memaksa. Kombinasi antara akulturasi Tasawuf,
kepemimpinan dinastis yang stabil dan pendekatan dakwah
yang kontekstual ini menciptakan sebuah model keberhasilan
tarekat Sufi kontemporer di Indonesia, di mana ketiga elemen
tersebut berpadu secara sinergis untuk membangun daya tarik
dan keberlanjutan yang mengesankan.

DAFTAR PUSTAKA

Bruinessen, M. van. (1995). Kitab Kuning, Pesantren dan
Tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia. Journal of
Islamic Studies, 26 (2), 45-
68. https://doi.org/10.1093/jis/26.2.45


https://doi.org/10.1093/jis/26.2.45

Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 385

Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How Cyber-Islamic
Environments Are Transforming Religious
Authority. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 7
(1), 120-145. https://doi.org/10.1163/21659214-
00701008

Echchaibi, N. (2017). From the Center to the Periphery: New
Media and the  Rearticulation of  Islamic
Authority. International Journal of Communication, 11,
989-

1006. https://doi.org/10.1080/17512786.2017.132683
2

Ernst, C. W. (1997). The Shambhala Guide to Sufism. Journal of
the American Academy of Religion, 65 (3), 678-
681. https://doi.org/10.1093/jaarel /65.3.678

Seesemann, R. (2011). The Divine Flood: Ibrahim Niasse and
the Roots of a Twentieth-Century Sufi Revival. Journal of
Islamic Studies, 22 (3), 405-
408. https://doi.org/10.1093 /jis/etr045

Trimingham, J. S. (1998). The Sufi Orders in Islam. Journal of
Religion in Africa, 28 (2), 234-
237. https://doi.org/10.1163/157006698X00085

Wright, Z. V. (2015). Living Knowledge in West African Islam:
The Sufi Community of Ibrahim Niasse. Journal of the
American Academy of Religion, 83 (3), 848-
851. https://doi.org/10.1093 /jaarel /1fv044

Al-Jaelani, Syekh Abdul Qadir. (2015). Tasawuf dan Tarekat.
Jakarta: Zaman.

Anam, Drs. Misbahul, dkk. (2000). Menggapai Derajat Ma'rifat
Billah. Jakarta: Pondok Pesantren Al Um.

Atjeh, Aboebakar. (1963). Pengantar Ilmu Tarekat. Solo: CV.
Ramadhani.

Atjeh, Aboebakar, dkk. (2016). Dunia Tasawuf. Bandung: Sega
Arsy.

Atjeh, Aboebakar. (2017). Tarekat Dalam Tasawuf. Bandung:
Sega Arsy.

Badrudin, H. (2015). Pengantar Ilmu Tasawuf. Serang: A-
Empat.

Basalamah, Soleh Muhammad. (2015). Mengungkap Wasiat
Syekh Ahmad At-Tijani RA. Usaha Meraih Hidup Istiqgomah
Mati Khusnul Khotimah. Brebes: Darussalam.


https://doi.org/10.1163/21659214-00701008
https://doi.org/10.1163/21659214-00701008
https://doi.org/10.1080/17512786.2017.1326832
https://doi.org/10.1080/17512786.2017.1326832
https://doi.org/10.1093/jaarel/65.3.678
https://doi.org/10.1093/jis/etr045
https://doi.org/10.1163/157006698X00085
https://doi.org/10.1163/157006698X00085
https://doi.org/10.1163/157006698X00085
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfv044

Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1

Basalamah, Soleh Muhammad. Tata Cara Membaca Thoriqoh
At-Tijaniyyah. Brebes: Pon-Pes Darussalam.

Bruinessen, Martin van. (1992). Tarekat Nagsyabandiyah di
Indonesia. Bandung: Mizan.

Bruinessen, Martin van. (1995). Kitab Kuning, Pesantren dan
Tarekat. Bandung: Mizan.

Bruinessen, Martin van. (2012). Kitab Kuning, Pesantren dan
Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing.

Dahri, Harapandi. (2007). Modernisasi Pesantren. Jakarta:
Departemen Agama RI Balai Penelitian dan
Pengembangan Agama Jakarta.

Galba, Sindu. (1991). Pesantren Sebagai Wadah Komunikasi.
Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.
Khaliq, Abdurrahman, dkk. (2000). Pemikiran Sufisme di Bawah

Bayang-Bayang Fatamorgana. Jakarta: Amzah.

Mufid, Ahmad Syafi'i. (2006). Tangklungan, Abangan dan
Tarekat. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Mulyati, Sri. (2006). Tarekat-Tarekat Mu’tabarah di Indonesia.
Jakarta: Kencana Predana Media

Mustofa, A. (1997). Filsafat Islam. Bandung: CV. PUSTAKA
SETIA.

Munawwir, A.-W. (1997). Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia,
Surabaya: Pustaka Progressif.

Nurwahidin, K.H. (2011). Tasawuf For All Jakarta: Midads
Rahma Press.

Solihin, M. (2005). Melacak Pemikiran Tasawuf di Nusantara.
Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Wahid, Abdurrahman. (2001). Menggerakan Tradisi.
Yogyakarta: LkiS Yogyakarta.

Fathullah, A. Fauzan. (1995). Biografi Alquthbul Maktuum
Saiyidul Awliyaa (Syekh Ahmad Attijaniy dan Thariqatnya
Attijaniyah). Pasuruan.



