
Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 371  
 

Dinamika Tarekat Tijaniyah di Pesantren 
Darussalam: Akulturasi Tarekat dan Dakwah di 

Brebes 
 

Rosyidah1, Siti Rohmah Soekarba1, Widodo2 

1Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia 
2Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Semarang 

rosyidah.idaa@gmail.com 

DOI: https://doi.org/10.15294/bsb.v1i1.603 

QRCBN 62-6861-5651-259 

 
ABSTRAK 

Tarekat Tijaniyah, sebuah ordo Sufi yang berasal dari Afrika 
Utara, telah menunjukkan perkembangan yang signifikan di 
Indonesia. Penelitian ini mengkaji keberadaan unik Tarekat 
Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam, Jatibarang, 
Brebes, dengan fokus pada dinamika akulturasi ajarannya 
dalam konteks lokal serta strategi dakwah yang diterapkan. 
Isu utama yang diangkat adalah bagaimana sebuah Tarekat 
yang memiliki wirid wajib yang ketat dapat beradaptasi dan 
mengakomodasi praktik-praktik dari Tarekat lain 
(seperti: Wirdul Latif, Ratib Attas dan Ratib Haddad) dalam 
penyebarannya. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode deskriptif-analitis. Pengumpulan 
data dilakukan melalui tiga teknik utama: (1) observasi 
partisipan langsung terhadap berbagai ritual dan kegiatan 
Tarekat Tijaniyah di pesantren; (2) wawancara mendalam 
dengan Muqaddam (pemimpin Tarekat), santri dan pengikut 
setia; serta (3) studi pustaka terhadap literatur primer dan 
sekunder terkait Tasawuf dan Tarekat Tijaniyah. Kerangka 
teoritis penelitian ini merujuk pada pemikiran Aboebakar 
Atjeh tentang Tasawuf sebagai upaya pembersihan diri untuk 
mendekatkan diri kepada Allah, dan Martin van Bruinessen 
mengenai peran sentral Mursyid atau Muqaddam dalam 
institusi pesantren dan Tarekat. Teori ini digunakan untuk 
menganalisis peran kepemimpinan spiritual Syekh Soleh 
Basalamah dan proses sistematis pendekatan sufistik dalam 
Tarekat. Temuan penelitian mengungkapkan bahwa Tarekat 



 372  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

Tijaniyah di Pesantren Darussalam tidak hanya bertahan 
tetapi juga berkembang pesat karena pendekatannya yang 
fleksibel dan inklusif. Berbeda dengan praktik umum di 
banyak negara, tarekat ini di Brebes mengakomodasi amalan-
amatan dari Tarekat Alawiyah, menunjukkan proses 
akulturasi yang unik. Kepemimpinan Muqaddam dari garis 
keturunan Basalamah terbukti efektif dalam menjaga 
otentisitas ajaran sekaligus merangkul masyarakat melalui 
berbagai kegiatan rutin (harian, mingguan, bulanan dan 
tahunan) yang masif. Dengan demikian, penelitian ini 
menyimpulkan bahwa keberhasilan Tarekat Tijaniyah di 
Jatibarang tidak lepas dari kombinasi antara kharisma 
pemimpin, strategi dakwah yang adaptif dan kemampuan 
melakukan sintesis budaya-spiritual tanpa mengorbankan 
inti ajarannya. 
 

Kata Kunci: Tarekat Tijaniyah, Pesantren Darussalam, 
akulturasi Tasawuf, kepemimpinan spiritual, dakwah adaptif. 
 
PENDAHULUAN 

Proses Islamisasi di Nusantara pada fase awal banyak 
dibawa oleh para Sufi dan pedagang, di mana corak Islam yang 
berkembang sangat kental dengan nuansa sufisme (Moeslim, 
2006). Karakteristik Islam sufistik ini terbukti memiliki daya 
serap dan akomodasi yang tinggi terhadap budaya lokal, 
sehingga memfasilitasi proses akulturasi yang damai dan 
berkelanjutan (Moeslim, 2006:49). Dalam kerangka tersebut, 
Tasawuf-yang secara etimologis merujuk pada kesalehan 
spiritual yang sering dilambangkan dengan pakaian sederhana 
dari wol (ṣūf)-muncul sebagai disiplin inti yang berfokus pada 
pensucian diri (tazkiyatun nafs) dan pendekatan diri 
(taqarrub) kepada Allah SWT (Badrudin, 2015:1; Moeslim, 
2006:21). 

Sebagai manifestasi praktis dari Tasawuf, Tarekat di 
Nusantara berkembang pesat pada abad ke-13, mencapai 
puncaknya sebagai institusi spiritual yang terstruktur. Secara 
harfiah berarti "jalan," Tarekat merupakan sistem metodologis 
yang berisi latihan-latihan spiritual seperti Muraqabah, zikir 
dan wirid, yang dirancang untuk membimbing seorang salik 
(penempuh jalan spiritual) (Bruinessen, 1992:15). Aboebakar 



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 373  
 

Atjeh mendefinisikannya lebih lanjut sebagai sebuah jalur 
transmisi keilmuan dan praktik ibadah yang bersambung 
(silsilah) dari Nabi Muhammad SAW, melalui para sahabat, 
tabi'in dan seterusnya hingga guru-guru (Mursyid) di masa kini. 
Dalam konteks akidah Ahlus Sunnah wal Jama'ah, Tarekat 
menempati posisi yang jelas, yaitu sebagai aktualisasi dari pilar 
Ihsan (moral/etika spiritual), yang melengkapi pilar Islam 
(fikih/ibadah) dan Iman (tauhid/keyakinan), sebagaimana 
penjelasan Syekh Soleh Muhammad Basalamah. 

Lembaga pendidikan Islam tradisional, khususnya 
pesantren, mempunyai peran instrumental sebagai wadah 
preservasi dan transmisi Tasawuf dan Tarekat. Pesantren, yang 
secara terminologis berasal dari kata "santri," didefinisikan 
sebagai komunitas belajar dengan sistem asrama yang 
mengkaji ilmu-ilmu Islam seperti fikih, tauhid, bahasa Arab, 
dan Tasawuf melalui kitab-kitab kuning di bawah bimbingan 
seorang kiai (Bruinessen, 1995:17). Melalui pesantren, 
pendekatan Tasawuf dan Tarekat menjadi jembatan efektif 
bagi masyarakat untuk mempelajari dan mengamalkan 
praktik-praktik kesufian melalui majelis zikir dan pengajian 
rutin. 

Salah satu pesantren yang menjadi episentrum aktivitas 
tarekat adalah Pondok Pesantren Darussalam di Jatibarang, 
Brebes, Jawa Tengah. Didirikan pada 1988 oleh Syekh Soleh 
Muhammad Basalamah selaku Muqaddam (sebutan 
untuk Mursyid dalam Tarekat Tijaniyah), pesantren ini tidak 
hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga 
sebagai pusat dakwah Tarekat Tijaniyah. Tarekat ini pertama 
kali diperkenalkan ke Jatibarang pada 1922 M oleh Syekh Ali 
bin ‘Abdullah at-Thayib dari Madinah dan diteruskan oleh garis 
keturunan Basalamah, mulai dari Syekh Ali Basalamah, Syekh 
Muhammad Basalamah, hingga Syekh Soleh Muhammad 
Basalamah saat ini. Daya tarik Tarekat Tijaniyah, menurut 
Syekh Soleh, terletak pada kemudahan praktik zikirnya, 
sehingga banyak diminati kalangan pecinta sufistik. 

Berdasarkan kerangka teoritis, penelitian ini beranjak 
dari pemikiran Aboebakar Atjeh yang memandang Tasawuf 
dan Tarekat sebagai solusi atas dua sifat buruk manusia: 
ateisme dan egoisme, yang menghalangi pengenalan dan 
kepatuhan kepada Tuhan. Tasawuf dipandang sebagai upaya 



 374  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

sistematis untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui 
pemurnian jiwa. Senada dengan itu, Martin van Bruinessen 
(1992:15) menegaskan bahwa tarekat adalah metode 
pendekatan sistematis dalam Tasawuf yang menekankan 
praktik zikir dan wirid di bawah bimbingan seorang Mursyid. 
Lebih lanjut, Bruinessen (1995:18) menekankan peran sentral 
dan kharismatik seorang Syekh atau Kiai (muqaddam) dalam 
tradisi pesantren dan Tarekat, yang berfungsi sebagai mediator 
spiritual yang sangat dipatuhi oleh para pengikutnya. 

Meskipun pesantren bukan satu-satunya lembaga Islam 
di Indonesia—terutama dengan munculnya aliran-aliran 
modernis dan reformis—keberadaannya tetap menjadi 
benteng tradisi sufistik yang signifikan (Bruinessen, 1995:17). 
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
perkembangan Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren 
Darussalam. Kontribusi praktis dari penelitian ini adalah 
memperkaya khazanah keilmuan studi Islam, khususnya dalam 
memberikan pemahaman yang komprehensif tentang 
dinamika dan perkembangan Tarekat Tijaniyah di salah satu 
pusatnya di Jawa Tengah.   

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan desain studi kasus eksploratif. Pendekatan ini 
dipandang paling sesuai untuk menyelami kompleksitas 
fenomena sosial-keagamaan secara mendalam, dengan fokus 
pada pemahaman kontekstual atas makna, praktik dan 
pengalaman para aktor di lapangan (Creswell & Poth, 2018). 
Melalui interaksi langsung dan observasi partisipan, peneliti 
bertindak sebagai instrumen kunci untuk memperoleh data 
yang otentik dan holistik mengenai praktik Tarekat Tijaniyah 
di Pondok Pesantren Darussalam. Pengumpulan data 
dilakukan melalui triangulasi metode untuk memastikan 
validitas dan reliabilitas temuan (Denzin, 2017). Teknik-teknik 
yang digunakan adalah sebagai berikut; observasi 
partisipan: teknik ini diterapkan untuk mengamati secara 
langsung berbagai ritual dan kegiatan, utamanya Majlis Ta’lim 
wa Zikir Thariqah at-Tijani. Observasi difokuskan pada tata 
cara, urutan (tahapan), fungsi dan dinamika sosial dari ritual 
zikir, sehingga dapat dihasilkan gambaran yang utuh dan detail 



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 375  
 

tentang praktik spiritual tersebut.Wawancara mendalam (in-
depth interviews): wawancara semi-terstruktur dilakukan 
untuk menggali persepsi, pengalaman dan pemaknaan 
simbolik dari para informan kunci, yang meliputi Muqaddam, 
santri dan pengikut Tarekat Tijaniyah. Pedoman wawancara 
disusun berdasarkan temuan awal dari observasi, yang 
memungkinkan eksplorasi yang fleksibel namun tetap terarah 
untuk mengungkap makna di balik peristiwa dan simbol-
simbol yang diamati. 

Studi dokumen dan pustaka terhadap data sekunder 
dikumpulkan melalui kajian mendalam terhadap literatur 
primer dan sekunder yang relevan. Sumber-sumber tersebut 
meliputi kitab kuning, karya akademis (buku, skripsi, jurnal) 
tentang Tasawuf dan Tarekat Tijaniyah yang diperoleh dari 
Perpustakaan Pusat Universitas Indonesia dan koleksi pribadi. 
Selain itu, dilakukan pula analisis terhadap sumber digital dan 
rekaman audio-visual dari kegiatan pengajian di pesantren 
untuk melengkapi dan mengonfirmasi data dari lapangan. 
Analisis data dilakukan secara tematik (thematic analysis) 
mengikuti model yang dikembangkan oleh Braun dan Clarke 
(2006). Proses analisis meliputi tahapan transkripsi, 
familiarisasi dengan data, generasi kode, pencarian tema, 
peninjauan tema, serta penamaan dan penulisan laporan. 
Proses ini memungkinkan identifikasi pola-pola utama yang 
menjawab pertanyaan penelitian mengenai sejarah, ajaran dan 
tradisi Tarekat Tijaniyah di lokus penelitian. Lokasi dan subjek 
penelitian dilakukan di Pondok Pesantren Darussalam, 
Jatibarang, Brebes, Jawa Tengah, yang dipilih 
secara purposive sebagai lokus yang kaya dengan aktivitas dan 
tradisi Tarekat Tijaniyah. Pemilihan informan juga dilakukan 
secara purposif, dengan kriteria mereka yang terlibat langsung 
dan memiliki pengetahuan mendalam tentang Tarekat, 
termasuk Muqaddam, pengurus dan anggota jamaah yang aktif. 

 
PEMBAHASAN 

Tarekat Tijaniyah didirikan oleh seorang teolog dan 
mistikus terkemuka asal Aljazair, Abul Abbas Ahmad bin 
Muhammad bin Mukhtar At-Tijani (w. 1815 M). Lahir di ‘Ain 
Madhi, sebuah oasis di kawasan Maghribi Selatan, pada 1150 
H/1737 M, dan wafat di Fes, Maroko, Syekh Ahmad At-Tijani 



 376  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

menghabiskan hidupnya dalam pengembaraan intelektual dan 
spiritual antara Afrika Utara dan Hijaz (Atjeh, 2017). 

Di dalam tradisi Tijaniyah, sang pendiri dipandang 
sebagai seorang wali dengan kedudukan spiritual yang unggul 
(al-ghawts al-a'ẓam), klaim yang didukung oleh legitimasi 
genealogis, lingkungan keluarga yang kuat dalam tradisi 
keilmuan, serta riwayat pendidikan spiritualnya yang intensif 
(Mulyati, 2006). Sebuah elemen kunci dari otoritas spiritualnya 
adalah klaim nasabnya yang bersambung kepada Nabi 
Muhammad SAW melalui garis keturunan Sayyidina Hasan bin 
Ali (Mulyati, 2006). Silsilah yang tercatat menempatkannya 
sebagai dzurriyah Rasulullah, yang dalam konteks sosial 
keagamaan di wilayah tersebut menyandang gelar kehormatan 
sebagai Sayyid atau Habib. 

Lingkungan keluarganya memberikan fondasi kokoh 
bagi perkembangan spiritualnya. Ayahnya, Muhammad bin 
Mukhtar, digambarkan sebagai seorang ulama yang dikenal 
dengan sifat wara' (sangat berhati-hati dalam hal syariat) dan 
komitmennya yang kuat pada Sunnah Nabi. Sementara, ibunya, 
Siti Aisyah binti Abdillah al-Tijani (yang akrab dipanggil 
Tijanah), merupakan figur perempuan salehah yang tidak 
hanya mendukung peran suaminya, tetapi juga dikenal tekun 
dalam ibadah-ibadah sunnah, seperti: zikir, salawat dan salat 
malam (Fathullah, 1985). Dengan demikian, Syekh Ahmad At-
Tijani lahir dan dibesarkan dalam lingkungan keluarga besar 
(kabilah) Tijani yang telah mapan sebagai keluarga ulama, yang 
secara signifikan membentuk trajectori kehidupannya sebagai 
pembawa tarekat Sufi baru (Atjeh, 2017). 
Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam  

Pondok Pesantren Darussalam terletak di Jatibarang, 
Kabupaten Brebes, Jawa Tengah, sebuah wilayah yang 
memiliki lokasi strategis di jalur utama Pantura (Pantai Utara) 
Pulau Jawa. Keberadaannya di jalan raya Slawi (Tegal) dan 
Ketanggungan. Pesantren ini mudah diakses sekaligus dinamis. 
Lokasinya berbatasan dengan berbagai fasilitas komersial dan 
publik menandakan keterintegrasiannya dengan kehidupan 
sosial-ekonomi masyarakat sekitar. Di sisi lain, pesantren juga 
berdekatan dengan kawasan permukiman warga 
menggambarkan posisinya sebagai bagian organik dari 
komunitas lokal. Sebagai lembaga pendidikan Islam 



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 377  
 

tradisional, Pondok Pesantren Darussalam memiliki 
karakteristik pesantren pada umumnya, yang meliputi sistem 
asrama (pondok) dan proses pendidikan yang berpusat pada 
figur kiai (Dahri, 2007; Wahid, 2001). Sejalan dengan definisi 
tersebut, pesantren berfungsi sebagai sebuah ekosistem 
pendidikan yang meskipun memiliki batas fisik, justru menjalin 
interaksi yang erat dengan lingkungan sekitarnya.  

Pondok Pesantren Darussalam menempati area seluas 4 
hektar dan dikhususkan untuk santri laki-laki. 
Infrastrukturnya meliputi berbagai fasilitas pendukung, 
seperti bangunan aula, asrama yang mampu menampung 
hingga 250 santri, sepuluh ruang kelas, serta gedung 
pertemuan yang terletak terpisah 1,5 kilometer dari kompleks 
utama. Dalam perkembangannya, pesantren membangun unit 
khusus santri putri, menunjukkan adanya adaptasi terhadap 
kebutuhan. Kediaman pengasuh, Syekh Soleh Basalamah, 
terletak di dalam kompleks dan terhubung secara fisik dengan 
area pesantren, meskipun kepemilikannya bersifat pribadi, 
yang merefleksikan pola kepemimpinan tradisional yang khas. 
Penerapan sistem asrama yang ketat diterapkan kepada 
seluruh santri, di mana mereka tidak diizinkan pulang ke 
rumah masing-masing kecuali pada hari libur yang ditetapkan 
pada hari Jumat. Kebijakan tersebut berlaku secara universal, 
termasuk bagi santri yang berasal dari kawasan permukiman 
terdekat. Regulasi tersebut bertujuan untuk menciptakan 
lingkungan belajar yang intensif dan membangun ikatan 
komunitas (ukhuwah) yang kuat di antara para santri. 

Pondok Pesantren Darussalam menjadi episentrum 
aktivitas Tarekat Tijaniyah regional, menarik jamaah dari 
Brebes, Tegal, Pemalang, hingga Pekalongan. Keberhasilannya 
dalam mempertahankan dan mengembangkan tarekat tidak 
terlepas dari tiga faktor kunci: akulturasi tasawuf dalam 
praktik ritual, peran sentral kepemimpinan 
spiritual Muqaddam, dan strategi dakwah adaptif yang 
merespons konteks sosial-budaya lokal. Akulturasi Tasawuf 
dalam Struktur Ritual Strategi akulturasi tampak dalam 
struktur ritual yang dirancang untuk berintegrasi dengan 
kehidupan modern. Wirid harian lazimah dan wadzifah, yang 
merupakan inti praktik Tijaniyah, dilaksanakan dengan 
fleksibilitas waktu yang tinggi (dari setelah Subuh hingga 



 378  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

sebelum Dzuhur untuk pagi, dan setelah Ashar hingga sebelum 
Subuh untuk sore). Fleksibilitas tersebut disertai dengan tata 
cara yang jelas seperti: berwudhu dan menghadap kiblat, 
menunjukkan sebuah adaptasi yang memungkinkan disiplin 
spiritual yang ketat sekaligus tidak mengganggu aktivitas 
ekonomi dan sosial penganutnya (Bruinessen, 1992). Lebih 
lanjut, akulturasi yang unik terwujud dalam adopsi amalan-
amalan dari Tarekat Alawiyah, seperti Wirdul Latif, Ratib Attas, 
dan Ratib Haddad, yang diamalkan secara rutin di pesantren. 
Sintesis spiritual ini, yang tidak lazim ditemukan di komunitas 
Tijaniyah lain, merefleksikan sebuah bentuk akomodasi 
kultural yang dalam, mengakarkan Tarekat Tijaniyah dalam 
lanskap spiritual Nusantara yang lebih luas tanpa 
menghilangkan identitas aslinya. 

Kepemimpinan Spiritual sebagai Penggerak dan Perekat 
di pegang oleh Syekh Soleh Basalamah 
sebagai muqaddam bersifat sentral dan kharismatik, sesuai 
dengan pola yang diidentifikasi Bruinessen (1995). 
Otoritasnya tidak hanya dalam membimbing praktik spiritual, 
tetapi juga dalam memobilisasi komunitas. Kegiatan mingguan 
seperti hailalah dan bulanan seperti Majlis Burdah Ahad 
Pahing, yang mampu menarik ribuan peserta (500-5.000 
orang), diorganisir langsung di bawah arahan dan 
partisipasinya. Ritual hailalah, yang berfungsi ganda sebagai 
wirid kolektif dan pengajian ilmu (akidah, syariah, tasawuf), 
serta forum ijtima' yang lebih besar (Mulyati, 2006), 
memperkuat kohesi sosial dan transmisi pengetahuan di 
bawah bimbingan para Muqaddam. Kepemimpinan ini juga 
bersifat dinamis, mewarisi dan melanjutkan tradisi pengajian 
keliling (Senin Pon) yang diinisiasi oleh pendahulunya, Syekh 
Ali Basalamah, yang dihadiri hingga 15.000 jamaah dan 
melibatkan ulama internasional. Estafet kepemimpinan 
spiritual dalam keluarga Basalamah menjadi tulang punggung 
keberlanjutan dan ekspansi tarekat. 

Dakwah adaptif dan integrasi sosial sebagai 
strategi dakwah adaptif  sebagai wujud nyata kemampuan 
pesantren dalam merangkul masyarakat dengan pendekatan 
yang kontekstual. Majlis Burdah, yang menampilkan 
pembacaan qasidah pujian kepada Nabi yang diiringi rebana, 
tidak hanya menjadi sarana zikir tetapi juga atraksi budaya 



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 379  
 

yang memikat masyarakat luas, termasuk warga non-Tijaniyah 
di sekitar pesantren. Pendekatan tersebut menunjukkan 
pemahaman akan selera spiritual dan kultural masyarakat 
setempat. Adaptasi yang lebih profound ditunjukkan dalam 
upaya substitusi terhadap praktik pra-Islam. Syekh Soleh 
secara aktif menggantikan kebiasaan masyarakat yang 
mendatangi pohon tertentu dengan sesajen untuk meminta 
keselamatan, dengan pembacaan manakib (riwayat hidup dan 
karamah wali) Syekh Ahmad at-Tijani (Atjeh, 1963). Substitusi 
tersebut merupakan bentuk dakwah yang cerdas, yang 
menawarkan alternatif spiritual yang Islami sekaligus 
memuaskan kebutuhan kultural akan perantara (wasilah) 
untuk mendekatkan diri kepada Allah. 

Puncak dari seluruh strategi ini adalah perayaan 
tahunan Idul Khatmi, yang telah menjadi tradisi nasional 
Tijaniyah Indonesia (Mulyati, 2006). Acara ini tidak hanya 
menjadi manifestasi kesalehan kolektif, tetapi juga merekatkan 
solidaritas sosial, ditunjukkan dengan inisiatif home stay gratis 
oleh warga sekitar untuk para jamaah dari luar daerah. 
Partisipasi sukarela ini mencerminkan tingkat penerimaan dan 
integrasi pesantren yang tinggi dalam komunitas lokal, yang 
melihat kehadiran para "tamu spiritual" ini sebagai sumber 
keberkahan (barakah). Dengan demikian, perkembangan 
Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam 
merupakan hasil dari interaksi yang sinergis antara struktur 
ritual yang terakulturasi, kepemimpinan kharismatik yang 
kontinu, dan metode dakwah yang adaptif serta integratif, yang 
bersama-sama menciptakan sebuah model kebertahanan dan 
pertumbuhan tarekat Sufi yang efektif di Indonesia 
kontemporer.  
Literatur dan Mediatisasi Dakwah Tarekat Tijaniyah di 
Pondok Pesantren Darussalam 

Pendekatan Tarekat Tijaniyah terhadap literatur 
keagamaan menunjukkan karakteristik yang menarik dalam 
konteks transmisi pengetahuan sufistik. Berbeda dengan 
beberapa tarekat lain yang mungkin menekankan kewajiban 
individual untuk mempelajari teks-teks tertentu (Trimingham, 
1998), Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam 
mengadopsi pendekatan yang lebih fleksibel dan inklusif. Pola 
transmisi pengetahuan semacam ini sejalan dengan konsep 



 380  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

"pedagogi sufistik" yang lebih mengutamakan pengalaman 
langsung dan transmisi oral (Ernst, 1997). Meskipun tidak 
mewajibkan setiap pengikut (muhibbin) untuk secara aktif 
membaca kitab-kitab khusus, tarekat ini sangat menganjurkan 
partisipasi dalam pengajian melalui pendengaran dan 
penyimakan yang aktif (al-samā' wa al-istimā'). 

Hal ini terlihat dalam praktik pada pengajian Senin Pon, 
dimana pembacaan dan penjelasan kitab-kitab Tijaniyah 
dilakukan oleh individu-individu tertentu yang memiliki 
kompetensi, sementara jamaah umum menyimak. Menurut 
Syekh Soleh Basalamah, model transmisi pengetahuan ini 
mempertimbangkan realitas bahwa tidak semua pengikut 
memiliki kemampuan literasi yang memadai untuk mengakses 
teks-teks berbahasa Arab secara mandiri, sebuah fenomena 
yang juga diamati dalam studi tentang pendidikan Islam 
tradisional (Bruinessen, 1995). Namun, kelonggaran ini tidak 
mengindikasikan minimnya basis intelektual. Sebaliknya, 
Syekh Soleh menegaskan bahwa khazanah literatur Tijaniyah 
sangatlah kaya, merujuk pada "ratusan juta kitab" yang 
menjadi rujukan para Muqaddam. Dua karya utama yang 
menjadi pilar adalah Bughyat al-Mustafīd li Bayān al-Minhāj al-
Muwaffaq al-Mujīd dan Jawāhir al-Ma'ānī wa Bulūgh al-Amānī 
fī Fayḍ Sīdatī al-Tijānī, yang terakhir sering dianggap sebagai 
kitab induk (al-Umm) yang memuat ajaran-ajaran esoteris 
Sang Pendiri (Wright, 2015). Fakta bahwa mayoritas pengikut 
Tarekat Tijaniyah di tingkat global terdiri dari ulama dari 
berbagai negara juga menguatkan proposisi bahwa Tarekat ini 
tidak mengabaikan dimensi keilmuan (Seesemann, 2011), 
meskipun metodenya disesuaikan dengan kapasitas dan latar 
belakang masing-masing pengikut. 

Secara paralel dengan strategi transmisi pengetahuan 
yang adaptif ini, Pondok Pesantren Darussalam juga aktif 
memanfaatkan teknologi digital untuk memperluas jangkauan 
dakwahnya. Sebagai bentuk mediatisasi dakwah yang tengah 
menjadi tren global dalam komunitas keagamaan (Echchaibi, 
2017), pesantren ini mengoperasikan website resmi "Media 
Dakwah Darussalam" dan akun Facebook atas nama Syekh 
Soleh Muhammad Basalamah. Melalui platform ini, berbagai 
pengajian rutin, termasuk pengajian Senin dan Ahad Pahing, 
dapat diakses secara live streaming oleh khalayak yang lebih 



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 381  
 

luas, melampaui batas-batas geografis. Adopsi media digital ini 
tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyebaran ajaran, tetapi 
juga merepresentasikan upaya kontemporer dalam 
mempertahankan relevansi dan mengonsolidasikan komunitas 
spiritual di ruang virtual (Bunt, 2018), sekaligus menjadi bukti 
dari dakwah adaptif yang menjadi ciri khas perkembangan 
Tarekat ini dalam merespons tantangan zaman. 

Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam 
mengungkap korelasi yang erat dan saling memperkuat 
antara akulturasi Tasawuf dan adaptasi dakwah. Keduanya 
bukan merupakan strategi yang terpisah, melainkan dua sisi 
dari yang sama dalam proses implantasi dan pertumbuhan 
Tarekat di Nusantara. Akulturasi sebagai fondasi dakwah 
adaptif termanifestasi dalam fleksibilitas waktu wirid dan 
adopsi amalan Tarekat Alawiyah (Wirdul Latif), menciptakan 
sebuah "template" spiritual yang mudah diterima dan 
dijalankan oleh masyarakat Jawa yang hidup dalam ritme 
modern. Fleksibilitas tersebut menghilangkan kesan "berat" 
dan "menyusahkan" yang sering melekat pada praktik tarekat 
tertentu. Template yang sudah terakulturasi kemudian menjadi 
materi utama dari dakwah adaptif  yang dijalankan. Syekh 
Soleh tidak "memaksa" masyarakat untuk mengadopsi sistem 
yang kaku, ia menawarkan sebuah sistem yang sudah 
dirancang untuk beradaptasi dengan kehidupan sosial 
nusantara. Akulturasi menciptakan daya tarik, sementara 
dakwah adaptif menjadi strategi penyampaiannya. 

Substitusi budaya sebagai puncak akulturasi dan dakwah 
merupakan pendekatan spiritual yang berkorelasi dengan 
strategi substitusi dalam dakwah. Masyarakat Jawa yang 
memiliki sejumlah praktik spiritual pra-Islam (seperti 
menempatkan sesajen di pohon tertentu untuk keselamatan). 
Daripada memberangus praktik tersebut secara frontal dapat 
menimbulkan penolakan. Tarekat Tijaniyah menawarkan 
substitusi melalui pembacaan manakib. Manakib Syekh Ahmad 
at-Tijani, yang berisi kisah karamahnya, memenuhi fungsi 
psikologis dan secara kultural mirip: keduanya adalah sarana 
untuk memohon keselamatan dan berkah melalui sebuah 
perantara (wasilah). Namun, manakib memiliki legitimasi 
dalam kerangka Islam. Hal tersebut merupakan bentuk 
akulturasi secara halus bukan sekadar menambahkan unsur 



 382  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

lokal, tetapi menggantikan fungsi budaya pra-Islam dengan 
sebuah praktik Islam yang sepadan. Dari sudut pandang 
dakwah, hal tersebut merupakan strategi yang sangat adaptif 
dan efektif karena menyentuh kebutuhan dasar masyarakat 
tanpa mengorbankan prinsip akidah. 
Kekhasan Tarekat Tijaniyah dengan Tarekat lain di 
Nusantara 

Berdasarkan temuan penelitian, setidaknya terdapat tiga 
kelebihan dan kekhasan Tarekat Tijaniyah. Fleksibilitas ritual 
yang terstruktur. Menekankan disiplin waktu yang ketat 
terkait wirid. Tarekat Tijaniyah, menawarkan "fleksibilitas 
yang terstruktur". Wirid wajib (lazimah dan wadzifah) 
memiliki kerangka waktu yang longgar (beberapa jam), meski 
dengan tata cara (wudhu, konsentrasi) yang tetap ketat. Hal 
tersebut berbeda, misalnya, dengan Tarekat Naqsyabandiyah 
yang seringkali mengikat wiridnya pada waktu-waktu spesifik 
setelah salat. Fleksibilitas tersebut menjadi keunggulan 
komparatif dalam menarik kalangan profesional dan 
masyarakat urban yang memiliki jadwal padat.  

Inklusivitas dan sintesis spiritual yang unik. Sebagian 
besar Tarekat menjaga "kemurnian" rantai spiritual (silsilah) 
dan amalannya dengan ketat, dan seringkali menganjurkan 
pengikut untuk tidak mengamalkan wirid dari Tarekat lain. 
Kekhasan Tarekat Tijaniyah di Pesantren Darussalam terletak 
pada kemampuannya melakukan sintesis dengan amalan 
Tarekat Alawiyah. Hal tersebut dimungkinkan oleh latar 
belakang genealogis keluarga Basalamah yang Hadhrami non-
Ba'alawi, sehingga mereka dapat menjembatani dua tradisi 
besar tanpa konflik identitas. Sintesis tersebut menciptakan 
sebuah ekosistem spiritual yang kaya dan inklusif, yang 
mungkin kurang ditemukan di pusat-pusat Tarekat lain. Model 
Kepemimpinan Kharismatik-Dinastis yang Efektif. Estafet 
kepemimpinan dari kakek (Syekh Ali), ayah (Syekh 
Muhammad), kepada cucu (Syekh Soleh) menciptakan 
stabilitas dan konsistensi. Model kepemimpinan dinastis 
dikombinasikan dengan kharisma pribadi masing-
masing Muqaddam, membangun loyalis jamaah dan 
memastikan keberlanjutan dakwah. Sementara Tarekat lain 
sering dipimpin secara turun-temurun, kesinambungan yang 
mulus dan tanpa gejolak di Tarekat Tijaniyah Brebes menjadi 



Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 383  
 

faktor penentu percepatan penyebarannya. 
Tarekat Tijaniyah di Brebes mengembangkan apa yang 

dapat disebut sebagai "sufisme pragmatis" menjadi temuan 
penting dalam bentuk "Sufisme Pragmatis". Sebuah 
pendekatan Tasawuf yang tidak selalu berorientasi pada 
pencapaian makrifat tingkat tinggi, tetapi lebih menekankan 
pada pembentukan disiplin spiritual harian yang mudah, 
accessible dan terintegrasi dengan kehidupan duniawi. Wirid 
difungsikan sebagai pengingat (zikir) konstan kepada tuhan di 
sela-sela aktivitas, bukan sebagai laku uzlah yang memutuskan 
diri dari masyarakat. Akulturasi selektif yang dilakukan 
bukanlah akulturasi pasif yang menyerap semua unsur lokal. 
Melainkan akulturasi selektif. Mereka memilih untuk 
mengakomodasi praktik dari Tarekat Sufi lain yang sudah 
memiliki legitimasi kuat (Alawiyah), dan menawarkan 
substitusi Islami untuk praktik lokal yang bernilai syirik. Hal 
tersebut menunjukkan kemampuan membaca peta spiritual 
masyarakat dan melakukan intervensi yang tepat sasaran. 
Penelitian ini memperkuat teori Martin van Bruinessen 
tentang peran sentral Kiai/Muqaddam, tetapi juga 
melengkapinya dengan menunjukkan bahwa dalam konteks 
yang sangat kompetitif, kharisma saja tidak cukup. Seorang 
pemimpin spiritual perlu juga menjadi seorang "manajer 
budaya" yang mampu merancang dan menerapkan strategi 
akulturasi dan dakwah yang adaptif untuk memastikan 
Tarekatnya tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang. 
Keberhasilan Tarekat Tijaniyah Brebes adalah keberhasilan 
sebuah strategi kultural-spiritual yang terpadu, di mana 
akulturasi dan dakwah berjalan beriringan, diperkuat oleh 
kepemimpinan yang stabil dan visioner. 
 
PENUTUP 

Berdasarkan kajian mendalam, penelitian ini 

mengungkap tiga temuan kritis mengenai perkembangan 

Tarekat Tijaniyah di Pondok Pesantren Darussalam. Pertama, 

teridentifikasi model akulturasi tasawuf yang unik melalui 

sintesis spiritual antara amalan Tarekat Tijaniyah dengan 

wirid-wirid Tarekat Alawiyah (Wirdul Latif, Ratib Attas, 

dan Ratib Haddad). Bentuk akomodasi ini merupakan strategi 



 384  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

implantasi yang cerdas, dimana tarekat "pendatang" 

melakukan adaptasi kultural dengan tarekat yang telah lebih 

dulu mengakar di kalangan komunitas Hadhrami Nusantara. 

Proses ini menciptakan hibriditas spiritual yang justru menjadi 

daya tarik utama sekaligus faktor penerimaan masyarakat 

lokal, sekaligus menunjukkan fleksibilitas doktrinal yang tidak 

lazim dalam konteks praktik tarekat secara global (Bruinessen, 

1995; Seesemann, 2011). Kedua, keberhasilan konsolidasi 

tarekat ini sangat bergantung pada kepemimpinan 

spiritual yang bersifat dinastis dan kharismatik dalam keluarga 

Basalamah. Estafet kepemimpinan yang stabil selama tiga 

generasi—dari Syekh Ali Basalamah, Syekh Muhammad 

Basalamah, hingga Syekh Soleh Basalamah—tidak hanya 

menjamin kontinuitas transmisi ajaran tetapi juga membangun 

loyalitas kuat dari jamaah. Lebih dari itu, inisiatif para 

pemimpin dari kalangan Masyaikh (non-Ba'alawi) untuk 

mengintegrasikan amalan Tarekat Alawiyah (yang umumnya 

Ba'alawi) menunjukkan kemampuan mentransendensi 

segmentasi internal komunitas Hadhrami, membangun 

jaringan spiritual yang lebih inklusif dan memperluas basis 

pengaruhnya. Ketiga, strategi dakwah adaptif menjadi kunci 

percepatan penyebaran tarekat ini. Adaptasi tersebut terwujud 

dalam fleksibilitas ritual—seperti kelonggaran waktu 

pelaksanaan wirid wajib yang memudahkan integrasi dengan 

kehidupan modern—serta pendekatan dakwah yang lembut 

dan tidak memaksa. Kombinasi antara akulturasi Tasawuf, 

kepemimpinan dinastis yang stabil dan pendekatan dakwah 

yang kontekstual ini menciptakan sebuah model keberhasilan 

tarekat Sufi kontemporer di Indonesia, di mana ketiga elemen 

tersebut berpadu secara sinergis untuk membangun daya tarik 

dan keberlanjutan yang mengesankan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Bruinessen, M. van. (1995). Kitab Kuning, Pesantren dan 

Tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia. Journal of 
Islamic Studies, 26 (2), 45-
68. https://doi.org/10.1093/jis/26.2.45 

https://doi.org/10.1093/jis/26.2.45


Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 
P-ISSN 2829-3843 | QRCBN 62-6861-9234-468 

 385  
 

Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How Cyber-Islamic 
Environments Are Transforming Religious 
Authority. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 7 
(1), 120-145. https://doi.org/10.1163/21659214-
00701008 

Echchaibi, N. (2017). From the Center to the Periphery: New 
Media and the Rearticulation of Islamic 
Authority. International Journal of Communication, 11, 
989-
1006. https://doi.org/10.1080/17512786.2017.132683
2 

Ernst, C. W. (1997). The Shambhala Guide to Sufism. Journal of 
the American Academy of Religion, 65 (3), 678-
681. https://doi.org/10.1093/jaarel/65.3.678 

Seesemann, R. (2011). The Divine Flood: Ibrahim Niasse and 
the Roots of a Twentieth-Century Sufi Revival. Journal of 
Islamic Studies, 22 (3), 405-
408. https://doi.org/10.1093/jis/etr045 

Trimingham, J. S. (1998). The Sufi Orders in Islam. Journal of 
Religion in Africa, 28 (2), 234-
237. https://doi.org/10.1163/157006698X00085 

Wright, Z. V. (2015). Living Knowledge in West African Islam: 
The Sufi Community of Ibrāhīm Niasse. Journal of the 
American Academy of Religion, 83 (3), 848-
851. https://doi.org/10.1093/jaarel/lfv044 

Al-Jaelani, Syekh Abdul Qadir. (2015). Tasawuf dan Tarekat. 
Jakarta: Zaman. 

Anam, Drs. Misbahul, dkk. (2000). Menggapai Derajat Ma’rifat 
Billah. Jakarta: Pondok Pesantren Al Um. 

Atjeh, Aboebakar. (1963). Pengantar Ilmu Tarekat. Solo: CV. 
Ramadhani. 

Atjeh, Aboebakar, dkk. (2016). Dunia Tasawuf. Bandung: Sega 
Arsy.  

Atjeh, Aboebakar. (2017). Tarekat Dalam Tasawuf. Bandung: 
Sega Arsy. 

Badrudin, H. (2015). Pengantar Ilmu Tasawuf. Serang: A-
Empat.  

Basalamah, Soleh Muhammad. (2015). Mengungkap Wasiat 
Syekh Ahmad At-Tijani RA. Usaha Meraih Hidup Istiqomah 
Mati Khusnul Khotimah. Brebes: Darussalam. 

https://doi.org/10.1163/21659214-00701008
https://doi.org/10.1163/21659214-00701008
https://doi.org/10.1080/17512786.2017.1326832
https://doi.org/10.1080/17512786.2017.1326832
https://doi.org/10.1093/jaarel/65.3.678
https://doi.org/10.1093/jis/etr045
https://doi.org/10.1163/157006698X00085
https://doi.org/10.1163/157006698X00085
https://doi.org/10.1163/157006698X00085
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfv044


 386  Book Chapter Bahasa, Sastra dan Budaya Jilid 1 
 

Basalamah, Soleh Muhammad. Tata Cara Membaca Thoriqoh 
At-Tijaniyyah. Brebes: Pon-Pes Darussalam. 

Bruinessen, Martin van. (1992). Tarekat Naqsyabandiyah di 
Indonesia. Bandung: Mizan. 

Bruinessen, Martin van. (1995). Kitab Kuning, Pesantren dan 
Tarekat. Bandung: Mizan. 

Bruinessen, Martin van. (2012). Kitab Kuning, Pesantren dan 
Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing.  

Dahri, Harapandi. (2007). Modernisasi Pesantren. Jakarta: 
Departemen Agama RI Balai Penelitian dan 
Pengembangan Agama Jakarta. 

Galba, Sindu. (1991). Pesantren Sebagai Wadah Komunikasi. 
Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Khaliq, Abdurrahman, dkk. (2000). Pemikiran Sufisme di Bawah 
Bayang-Bayang Fatamorgana. Jakarta: Amzah. 

Mufid, Ahmad Syafi’i. (2006). Tangklungan, Abangan dan 
Tarekat. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Mulyati, Sri. (2006). Tarekat-Tarekat Mu’tabarah di Indonesia. 
Jakarta: Kencana Predana Media  

Mustofa, A. (1997). Filsafat Islam. Bandung: CV. PUSTAKA 
SETIA. 

Munawwir, A.W. (1997). Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia, 
Surabaya: Pustaka Progressif. 

Nurwahidin, K.H. (2011). Tasawuf For All. Jakarta: Midads 
Rahma Press.  

Solihin, M. (2005). Melacak Pemikiran Tasawuf di Nusantara. 
Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 

Wahid, Abdurrahman. (2001). Menggerakan Tradisi. 
Yogyakarta: LkiS Yogyakarta. 

Fathullah, A. Fauzan. (1995). Biografi Alquthbul Maktuum 
Saiyidul Awliyaa (Syekh Ahmad Attijaniy dan Thariqatnya 
Attijaniyah). Pasuruan. 

 
 


